
12 REGARDS woxx   31 10 2025  |  Nr 1860

Simone Weils Kritik der Gewalt

Denn Sieger gibt es nicht
Thorsten Fuchshuber

POLITESCHT BUCH

ein „eurozentrischer Mythos, in dem 
sich die Moderne selbst anbetet“.

Der Philosoph Alexander García 
Düttmann betont die „unvermeidli-
che Verselbstständigung der Gewalt“ 
(„Kaputt“, 2024): Jede Gewalt sei mehr 
als das bloße Mittel, zu dem man sie 
im Politischen deklariert, weil sie 
den Zweck, mit dem sie gerechtfertigt 
wird, vereinnahme und so zum Selbst-
weg wird. Susan Sonntag erinnert da-
ran, wie sehr man nach Zwecken dürs-
tet, wenn man der Gewalt gegenwärtig 
wird („Das Leiden anderer betrach-
ten“, 2005). Jedes Foto einer Gewalt-
tat warte „auf eine Bildlegende, die 
es erklärt“. Sieht man die Gewalt bloß 
unmittelbar, weiß man dann wirklich, 
was man sieht? Hinter dem Verlangen 
nach den Zwecken steckt aber wohl 
auch wiederum die Hoffnung, einen 
Grund für die Gewalt geliefert zu be-
kommen, weil sie dann vielleicht we-
niger gefahrvoll und zerstörerisch, 
weniger willkürlich wirkt.

Ein Text, der sich allen Versuchen, 
die Gewalt als vernünftig erscheinen 
zu lassen, konsequent widersetzt, ist 
Simone Weils erstmals 1940/1941 er-
schienener, soeben in neuer Überset-
zung auf Deutsch wiederveröffentlich-
ter Essay „Die Ilias, oder das Gedicht 
von der Gewalt“. Darin finden sich 
viele Elemente des Themas, die von 
den vorgenannten Autor*innen Jahr-
zehnte später ausgeführt worden sind. 
In dem Text, der als einer ihrer wich-
tigsten gilt, gelingt es Weil wie kaum 
jemandem sonst, aus dem endlosen 
Zyklus der Rechtfertigung der Gewalt 
herauszutreten und statt dessen kon-
sequent auf deren katastrophalen Kon-
sequenzen zu beharren. Je nüchterner 
die Sprache, die sie verwendet, desto 
drastischer deren Wirkung: „Die Ge-
walt ist das, was aus jedem, der ihr un-
terworfen ist, ein Ding macht. Geht ihre 
Anwendung ins Extrem, so macht sie 
aus dem Menschen im wortwörtlichen 
Sinn ein Ding, denn sie macht aus ihm 
eine Leiche. Da war jemand, und einen 
Augenblick später ist da niemand.“

Mit Sätzen wie diesen erinnert 
die Autorin auf erschütternde Wei-
se daran, dass die Konsequenzen der 
Gewalt auf eine existenzielle Wei-
se unumkehrbar sind. Was befähigt 
Menschen, die Gewalt an anderen 
verüben, dazu, dies zu tun? Wie unter-
scheidet sich ihre Wahrnehmung von 
der jener Menschen, die der Gewalt 
unterworfen sind? Wie verändern sich 
Menschen durch die Ausübung von 
Gewalt?

Diesen und anderen Fragen ver-
sucht die in einer jüdischen Familie 
aufgewachsene französische Sozialre-
volutionärin und christliche Mystike-
rin Simone Weil (1909-1943; nicht zu 
verwechseln mit der französischen 
Politikerin Simone Veil) auf den Grund 
zu gehen. Sie tut dies, indem sie sich 
mit einem der ältesten schriftlich nie-
dergelegten europäischen Texte aus-
einandersetzt: der Ilias. Das Homer 
zugeschriebene Werk schildert einen 
kurzen Ausschnitt aus dem Trojani-
schen Krieg.

In dem Text, der als 
einer ihrer wichtigsten 
gilt, gelingt es Weil wie 
kaum jemandem, aus 
dem endlosen Zyklus der 
Rechtfertigung der Gewalt 
herauszutreten und statt 
dessen konsequent auf 
deren katastrophalen 
Konsequenzen zu beharren.

Sieger und Besiegte finden sich 
darin nicht, möchte Weil ihren 
Leser*innen zeigen, nur die Hybris 
jener, die vorläufig am Triumphieren 
sind. Die Positionen der Akteure al-
ternieren ständig, so die Autorin, die 
damit die Sinnlosigkeit des Krieges un-
terstreichen will: Mit Ausnahme von 

Achill werden „absolut alle“ in irgend-
wann als Niedergeworfene gezeigt, 
„kein einziger Mensch, der nicht in ir-
gendeinem Augenblick gezwungen ist, 
sich zu beugen unter die Gewalt“, und 
auch die „Tapferkeit trägt weniger bei, 
über den Sieg zu entscheiden, als das 
blinde Schicksal“ es tut.

Und doch scheinen viele Protago-
nisten des Gedichts lange genug zu ob-
siegen, um zu vergessen, was es heißt, 
selbst der Gewalt unterworfen zu sein: 
„Während sie ihre Macht anwenden, 
berührt sie niemals die Ahnung, dass 
die Folgen ihres Tuns sie ihrerseits un-
terwerfen werden.“ Dass aber schließ-
lich auch sie dieses Schicksal ereilt, ist 
laut Weil zwangsläufig der Fall: Wer 
Gewalt ausübt, wird an ihr verrückt.

Wo Gewalt ist, muss das Denken 
weichen: Es fehlen der Ort und das In-
nehalten, „aus denen allein die Rück-
sicht auf Unseresgleichen entsteht“. 
Die, denen das Schicksal die Gewalt 
verliehen hat, meinen, es sei ihnen da-
mit „jede Freiheit gegeben, doch den 
Unterlegenen keine. Von jetzt an über-
schreiten sie die Gewalt, die ihnen zur 
Verfügung steht“.

Weils Ablehnung der Gewalt 
scheint so absolut wie deren Wirkung 
ist: Gewalt bedeutet zerreißenden 
Schmerz, fürchterliche Angst und ver-
nichtet „jeden, den sie berührt. Am 
Ende erscheint sie als etwas Äußerli-
ches für den, der sie ausübt, wie für 
den, der sie erleidet; daraus entsteht 
die Vorstellung von einem Schicksal, 
unter dem Henker und Opfer gleicher-
maßen unschuldig sind, Sieger und Be-
siegte Brüder im gleichen Elend.“

Wäre es aber wirklich so, wie lie-
ße sich dann noch Unterdrückung be-
greifen und Befreiung denken? Hier 
schleicht sich das Politische dann 
doch in den Text der Philosophin hin-
ein. So verheimlicht sie nicht, dass es 
Schlimmeres gibt als den Tod. Einen 
Tod nämlich, „der sich hinzieht über 
ein ganzes Leben; ein Leben, das der 
Tod erstarren ließ, lang bevor er es 
ausgelöscht hat.“ Ein Ding zu machen 

Die französische Sozialrevolutio-
närin und christliche Mystikerin 
Simone Weil hat kurz vor Beginn 
des Zweiten Weltkriegs einen der 
beeindruckendsten Essays zur Kritik 
der Gewalt verfasst. Nun wurde 
der Schlüsseltext neu ins Deutsche 
übersetzt.

Wird heute über Gewalt gespro-
chen, dann meist im Kontext des Poli-
tischen. Statt sie näher in den Blick zu 
nehmen, wird dann eher darüber de-
battiert, weshalb sie ausgebrochen sei. 
Die Rationalisierung der Gewalt – also 
die Suche nach vernünftigen Gründen, 
weshalb sie notwendig war oder doch 
wenigstens erklärbar sei – ist damit 
de facto bereits gesetzt. Nicht selten 
geschieht dies, indem man eine un-
statthafte, widerrechtliche Gewaltaus-
übung darlegt (auch dies bereits eine 
Rationalisierung, denn es impliziert, 
dass es eine Gewalt gebe, die rechtens 
ist), und daraus folgert, weshalb nun 
Gegengewalt erforderlich sei. Oder es 
wird erörtert, was – politisch, soziolo-
gisch oder psychologisch betrachtet  – 
hinter einer Gewalttat steckt. Eher 
selten macht sich jemand die Mühe, 
bei der Gewalt selbst zu verweilen – so 
unmittelbar, wie sie für die ist, die sie 
ausüben, und für jene, von denen sie 
erlitten werden muss.

Zu den wenigen, die dies versuch-
ten, gehört beispielsweise der Sozial-
wissenschaftler Jan Philipp Reemtsma 
(etwa in seinem Buch „Vertrauen und 
Gewalt“, 2008, oder in seiner 2016 
gehaltenen Abschiedsvorlesung, der 
er den Titel „Gewalt als attraktive Le-
bensform betrachtet“ gab). Er stellte 
sich unter anderem die Frage, „wie 
sehr unsere Moderne mit extremer 
Gewalt koexistieren kann – augen-
scheinlich ohne dass wir das Vertrau-
en in sie [die Moderne, T.F.] verlieren“. 
Andere, wie der Soziologe Wolfgang 
Sofsky („Traktat über die Gewalt“, 
1996), haben dieses Vertrauen längst 
nicht mehr. Für ihn ist angesichts der 
Gewalt der Glaube an die Zivilisation 

https://www.soziopolis.de/gewalt-als-attraktive-lebensform-betrachtet.html


13REGARDSwoxx  31 10 2025  |  Nr 1860

„Lieben und gerecht sein ist 
nur möglich, wenn man die 

Herrschaft der Gewalt erkennt 
und wenn man versteht, sie 

nicht zu respektieren“:  
Aus diesem Satz zog 

Simone Weil in ihrem 
Leben unterschiedliche 

Konsequenzen. Fo
to

: W
ik

im
ed

ia
 Co

m
m

on
s/

Pu
bl

ic
 D

om
ai

n

Henker und Opfer gerechtfertigt und 
die Grenze zwischen beiden richtig ge-
zogen ist, oder ob Weils Formulierung 
vom „gleichen Elend“ nicht vielmehr 
einen ganz klaren Unterschied zu ver-
wischen droht. Die Wucht von Weils 
Text resultiert also auch daraus, dass 
die Autorin genau jene Fragen an die 
Ilias nicht stellt, die mit Kriegsgrün-
den zu tun haben und anhand derer 
womöglich eine wertende Unterschei-
dung der Gewalt beginnt. Simone Weil 
hat diese Unterscheidung dann später 
selbst ganz praktisch vollzogen, in-
dem sie in die Reihen der Résistance 
eintrat.

So ist die größte Stärke des Textes, 
die Gewalt in all ihren Auswirkungen 
zu beschauen und festzuhalten, an-
statt sogleich zu ihrer Erklärung zu 
schreiten, zugleich auch dessen größte 
Schwäche, weil er von den Ursachen 
der Gewalt abstrahiert. Unwillkür-
lich muss man hier an einen anderen 
klassisch gewordenen Aufsatz denken, 
der zwei Jahrzehnte vor Weils Text er-
schienen ist: „Zur Kritik der Gewalt“ 
(1920/21) von Walter Benjamin. Darin 
denkt der deutsch-jüdische Philosoph 
darüber nach, wie dem ewigen Kreis-
lauf der Gewalt, deren rationalisieren-
der Verewigung zu entkommen sei, 
ohne ihre gesellschaftlichen Ursachen 
zu verschweigen. Im Gegenteil: Gerade 

in der Reflexion auf die Geschichte der 
Gewalt sei die Idee ihres Endes enthal-
ten. Ein Ende der Gewalt muss mehr 
und anderes als bloße Selbstentwaff-
nung sein.

Simone Weils Text ist ein kraftvol-
les, emphatisches Plädoyer gegen die 
Gewalt – und doch keines für Gewalt-
losigkeit, deren Aporien die Autorin 
nicht zu unterschlagen vermag; nicht 
zuletzt dieser Kontrast macht den Es-
say zu einer erschütternden Lektüre. 
Gerade auch für einen Pazifismus, 
der nicht seinerseits in eine Apologie 
von Herrschaft und Gewalt verfallen 
will, ist ihr Text gemeinsam mit dem 
Nachwort bereichernd und unbequem 
zugleich. Die Aufgabe, die Simone Weil 
in ihrem durchaus pessimistisch ge-
stimmten Schlusssatz als die von den 
Menschen zu erlangende Einsicht be-
stimmt, „dass nichts sicher ist vor dem 
Schicksal, dass man die Gewalt nie-
mals bewundern soll, die Feinde nicht 
hassen und die Unglücklichen nicht 
verachten“, sie bleibt bestehen.

Simone Weil – Die Ilias, oder das Gedicht von 
der Gewalt. Aus dem Französischen und mit 
einem Essay von Wolfgang Matz. Matthes & Seitz, 
102 Seiten.

aus einem Menschen, der weiterlebt, 
sei eine Macht, die „noch viel wunder-
barer ist“, als jemanden bloß zu töten, 
meint Weil.

Die Macht aber, von der sie nun 
spricht, ist nicht identisch mit Gewalt, 
und „gewöhnlich ist es nicht politi-
sches Denken, was zum Exzess rät“, 
merkt sie an. Politisches Denken, wie 
sie es begreift, steht also dem Dezisi-
onismus des Souveräns entgegen. Der 
Gewaltexzess resultiere gerade aus 
einem Mangel an zur Mäßigung ra-
tenden „vernünftigen Worten“: „Wenn 
ein Untergeordneter sie sagt, wird er 
bestraft und schweigt; ist es ein An-
führer, befolgt er sie nicht in seinem 
Handeln. Und notfalls findet sich ein 
Gott und rät zur Unvernunft.“ Mäßi-
gung, legt Weil nahe, kann es allein 
dort geben, wo jene, die mit Gewalt 
ausgestattet sind, dieser nicht allzu 
sehr vertrauen, sondern vielmehr 
deren „begrenzte Eigenschaft“ und 
„ihr Verhältnis zu anderen als Gleich-
gewicht zwischen unterschiedlichen 
Gewalten“ anerkennen. Damit stellt 
sie ein demokratisches Grundprinzip 
der Herrschaft des Diktators entgegen, 
dessen Willkür mit Worten nicht mehr 
Einhalt geboten werden kann.

Während der Lektüre ist es an 
vielen Stellen ein leichtes, Bezüge zu 
aktuellen und vergangenen Kriegen 
und Konflikten herzustellen. Die Au-
torin selbst vermeidet in ihrem Text 
jede Anspielung, die auf den histori-
schen Kontext seiner Entstehung ver-
weist. So bleibt es an Wolfgang Matz, 
dem Übersetzer und Herausgeber des 
schmalen Bändchens, diese Einord-
nung in einem pointierten Nachwort 
vorzunehmen und die politische und 
biografische Dimension ihres Textes 
zu ergänzen. Am Ende der Lektüre 
seines Essays angelangt, versteht man, 
weshalb sich Weils Kritik der Gewalt 
nicht umstandslos als Streitschrift für 
Gewaltlosigkeit lesen lässt: Am Vor-
abend des Zweiten Weltkriegs 1938/39 
niedergeschrieben, ist „Die Ilias, oder 
das Gedicht von der Gewalt“ nicht be-

reits das Resultat, sondern noch Teil 
des Reflexionsprozesses ihrer Analyse 
des Faschismus und Nationalsozialis-
mus, die sie Schritt für Schritt dazu 
zwang, ihre zunächst klassisch pazifis-
tische und antimilitaristische Haltung 
zu überdenken. 1932 reiste sie für ei-
nige Wochen nach Berlin, um von dort 
vom Aufstieg Hitlers zu berichten, der, 
wie sie sah, auch in der Arbeiterklas-
se zahlreiche Anhänger*innen fand. 
1936, als sie während des Spanischen 
Bürgerkriegs die republikanischen 
Kräfte unterstützte, ließ sie sich in Bar-
celona schon mit Gewehr ablichten.

Laut dem Autor des Nachworts 
war sie damals aber noch immer 
nicht zu einer grundsätzlichen Revi-
sion ihres Pazifismus bereit. Erst das 
Münchner Abkommen vom Septem-
ber 1938 habe Simone Weil schlagartig 
klargemacht, „was sie jahrelang nicht 
begreifen wollte: Der bedingungslose 
Pazifismus hat dem bedingungslosen 
Kriegswillen nichts entgegenzuset-
zen“. 1943 im Londoner Exil wird sie 
ihr früheres Engagement gar als „ver-
brecherischer Irrtum vor 1939 über 
die pazifistischen Kreise und ihr Han-
deln“ bezeichnen.

Beeindruckt Simone Weils Text 
nicht zuletzt dank der weitgehenden 
Abwesenheit der politischen Dimen-
sion der Gewalt, so weist der Heraus-
geber daraufhin, welche Folgen das 
für die Reflexion des Themas hat. Am 
Beispiel von Weils Entwicklung spielt 
Matz einige der verheerenden Kon-
sequenzen eines Pazifismus durch, 
welcher äußerstenfalls in der völligen 
Unterwerfung unter einen Aggressor 
gipfelt, der sich womöglich auch da-
durch nicht besänftigen lässt.

Doch auch hinsichtlich der phä-
nomenologischen Beschreibungen, 
die Weil vornimmt, säht der Autor 
des Nachworts einige Zweifel. So sei 
es eine der stärksten Thesen des Es-
says, dass die Gewalt auch den, der sie 
verübt, unheilbar beschädigt und ins 
Verderben stürzt. Matz fragt sich, ob 
allein deshalb die Gleichsetzung von 


