
4 REGARDS woxx   09 01 2026  |  Nr 1869

Discriminations intersectionnelles

« Le psychotraumatisme 
n’est pas une question 
individuelle »
Melanie Czarnik

 
REGARDS

« Souvent, les luttes contre ces 
discriminations se concentrent 
sur les comportements. Mais 
qu’en est-il des espaces publics 
et des institutions, là où l’État 
est représenté, là où l’état de 
droit est censé protéger tous les 
citoyens ? »

THEMA

Au grand-duché, la discrimination à 
l’encontre des personnes LGBTIQA+ 
est en hausse, notamment là où 
plusieurs facteurs d’inégalités se 
croisent. La psychologue sociale 
Nada Negraoui met l’accent parti-
culièrement sur les expériences des 
personnes queers racisées.

En juillet dernier, la psychologue 
sociale et psychothérapeute Nada 
Negraoui a présenté le tout premier 
rapport du Luxembourg Institute for 
LGBTIQA+ Inclusion (Lili), une étude 
inédite consacrée aux discriminations 
vécues par les personnes LGBTIQA+ 
au grand-duché. Analysant les ré-
ponses de plus de 300  participant·es, 
les résultats mettent en évidence un 
lien étroit entre l’orientation sexuelle 
et les discriminations liées à l’identité 
de genre, à la santé mentale ainsi qu’à 
d’autres facteurs de vulnérabilité, tels 
qu’un handicap, la classe sociale ou 
encore la racisation.

woxx : Vous vous intéressez depuis 
longtemps aux mécanismes de la 
discrimination, en particulier sous 
la perspective de la psychologie 
sociale. D’où vient cet intérêt ?

Nada Negraoui : Je pense que le point 
de départ a été les premiers cours en 
psychologie sociale, notamment en 
lien avec les questions d’immigration, 
des thématiques qui faisaient aussi 
écho à mon histoire personnelle et 
familiale. C’est le caractère structu-
rel de la discrimination et son aspect 
presque universel qui m’ont très vite 
fascinée. Ces mécanismes sont relati-
vement bien documentés et, pourtant, 
jusqu’à mon arrivée en quatrième 
année de psychologie à l’université, ils 
n’ont jamais été mentionnés. Je trouve 
cela choquant, parce qu’on fonctionne 
en permanence avec notre cerveau et 
notre corps, mais on a très peu d’infor-
mations sur nos propres mécanismes.

Comment explique-t-on ces 
mécanismes ?

L’être humain est un enchevêtrement 
de niveaux. Il y a le niveau de l’acquis 
cognitif ou neuropsychologique, avec 
tous les mécanismes de biais cognitifs. 

Ces biais prennent des formes diffé-
rentes selon le « bain », donc l’environ-
nement social, dans lequel on a grandi. 
Or, l’environnement social se compose 
lui-même d’une multitude d’envi-
ronnements  : la famille, les amis, les 
collègues… Tout cela influence la 
construction de l’individu. Qu’est-ce 
que l’identité, finalement  ? Comment 
l’être humain se définit-il ? Nous nous 
lions très rapidement à un groupe. Ce 
sont des questions auxquelles on ne 
peut pas répondre depuis une seule 
perspective. On est obligé de regarder 
depuis plusieurs endroits. Il y a donc le 
niveau individuel – celui qu’étudient 
la neuropsychologie et la psychosoma-
tique, qui analyse l’influence de la psy-
chologie sur le corps, parfois jusqu’à 
l’apparition de maladies – et, autour 
du corps, il y a le champ social.

Pourquoi ces mécanismes ont-ils 
mis si longtemps à être reconnus et 
intégrés scientifiquement ?

Comme il s’agit d’angles morts, la 
science n’a longtemps pas pu perce-
voir son propre biais. Ce n’est que 
grâce aux avancées scientifiques, no-
tamment à l’imagerie cérébrale dans 
les années 1970, qu’on a pu avoir une 
assise scientifique plus solide. Alors 
qu’il existait des hypothèses aupara-
vant, ces avancées ont permis de les 
confirmer. Il y a aussi un décalage gé-
nérationnel  : aujourd’hui, les généra-
tions plus jeunes veulent une nouvelle 
manière d’apprendre, elles ont un rap-
port différent à l’autorité. Les généra-
tions précédentes n’ont pas eu accès à 
ces savoirs et elles peuvent ressentir 
de la peur, parce que cela implique des 
changements.

Que révèlent, selon vous, les résul-
tats du rapport du Lili sur l’am-
pleur des discriminations vécues 
par les personnes LGBTIQA+ ?

Le projet a démarré avec le centre 
Cigale, un espace fréquenté par beau-
coup de personnes pour des raisons 
très différentes. Le Lili a traduit les 
constats faits au Cigale en données 
statistiques pour leur donner plus de 
poids. Ce qui était marquant, c’était 
que l’identité LGBTIQA+, quelle qu’elle 

soit, est surexposée à un risque de 
discrimination. On observe aussi un 
risque accru dans les espaces publics 
et institutionnels. C’est quelque chose 
de très invisible et qui n’est pas res-
sorti auparavant. Souvent, les luttes 
contre ces discriminations se concen-
trent sur les comportements. Mais 
qu’en est-il des espaces publics et des 
institutions, là où l’État est représenté, 
là où l’état de droit est censé protéger 
tous les citoyens, quels que soient leur 
origine, leur orientation, leur genre  ? 
Le Luxembourg a une vitrine où le 
progrès est mis en avant, et il promeut 
des avancées publiques. Or, si l’on re-
garde les données, celles-ci montrent 
une absence de confiance et une peur 
de la visibilité des espaces publics très 
marquées. Et on y retrouve aussi une 
invisibilisation structurelle de cer-
tains publics, relégués dans des angles 
morts. C’est là que les questions inter-
sectionnelles apparaissent.

Justement, sur la question de 
l’intersectionnalité : pouvez-vous 
expliquer brièvement ce que c’est 
et pourquoi c’est important de la 
prendre en compte ?

Considérer l’intersectionnalité signifie 
multiplier les prises de vue. Je reviens 
à la question des angles morts. Si l’on 
veut photographier un objet, il faut le 
photographier sous plusieurs angles 
pour en avoir une vision complète. 
L’intersection consiste à examiner les 
différents facteurs sociaux et environ-
nementaux qui influencent l’exposition 
à la discrimination. Le handicap est 
un facteur de surexposition bien do-
cumenté, tout comme l’origine migra-
toire. La localisation, à savoir les zones 
rurales ou urbaines, joue un rôle aussi. 
On a tendance à concentrer les res-
sources dans les centres-villes, où il y a 
plusieurs centres LGBTIQA+, alors que 
dans les zones rurales, où il y aurait 
aussi besoin d’investissements, surtout 
pour la jeunesse, des vides existent.

Vous avez reçu 301 réponses pour 
le rapport, dont 22 % de personnes 
ayant une nationalité africaine. 
Pourquoi cette répartition ne cor-
respond-elle pas à celle des nationa-
lités au Luxembourg ?



5REGARDSwoxx  09 01 2026  |  Nr 1869

La psychologue sociale 
Nada Negraoui a réalisé 

la première étude sur les 
discriminations vécues par 

les personnes LGBTIQA+ 
au Luxembourg.

Ph
ot

o 
: @

M
rs

am
fo

rm

Au Cigale, nous avons plusieurs com-
munautés, dont des personnes queers 
réfugiées. Je travaille beaucoup sur 
ces questions, d’autant plus que je 
fais aussi des consultations cliniques 
et psychothérapeutiques. Il y a des 
personnes qui viennent pour être 
soutenues par les travailleurs sociaux 
ou les juristes dans leurs démarches 
administratives, notamment pour les 
demandes de protection internatio-
nale. Il y a aussi une dimension psy-
chologique et traumatique liée à la 
migration, à l’exil et au fait d’avoir une 
identité LGBTIQA+ dans des pays où 
cela peut conduire à la mort. Comme 
le questionnaire était libre et ouvert, 
certaines communautés se sont parti-
culièrement mobilisées. Cela explique 
cette surreprésentation, qui est d’au-
tant plus intéressante qu’il s’agit de 
publics généralement invisibilisés 
dans les enquêtes générales.

Cette surreprésentation éclaire-t-elle 
les discriminations institutionnelles 
observées ?

Oui, tout à fait. Il existe d’ailleurs 
plusieurs jurisprudences de la Cour 
européenne des droits de l’homme 
qui ont invalidé des décisions de 
non-protection ou de non-prise de 
plainte en raison de situations inter-
sectionnelles. Par exemple, pour une 
femme noire, lesbienne et cumulant 
plusieurs statuts discriminés. On ob-
serve un décalage entre les normes 
prônées par l’Union européenne et ce 
qui est effectivement mis en place. Si 
l’on regarde, par exemple, le fonction-
nement de la police à travers des en-
quêtes sociologiques, on voit que c’est 
un espace particulier, qui a besoin de 
sensibilisation, de formation et d’ac-
compagnement. Les dispositifs ne 
partent pas toujours des réalités des 
professionnels. C’est la même chose 
dans l’enseignement : aborder ces su-
jets sans former les équipes présentes 
sur place, sans travailler sur les résis-
tances conduit souvent à l’échec des 
projets.

Quelles sont les conséquences 
concrètes de ces dysfonction-
nements pour les personnes 
concernées ?

Beaucoup de personnes n’ont pas de 
réseau. Ceci est particulièrement le 
cas pour les personnes les plus préca-
risées. Quand on se retrouve dans la 
pauvreté, le système judiciaire n’est 
souvent pas perçu comme une res-
source accessible. Les travailleurs 
sociaux font un travail remarquable, 
notamment en tissant des réseaux 
avec des avocats « safe ». Le parcours 
de la protection internationale est par-
ticulièrement pervers. Il fonctionne 
comme un théâtre où l’on demande 
aux personnes de prouver qu’elles 
ont le plus souffert, de prouver leur 
homosexualité ou leur transidentité. 
Or, ce sont des personnes qui, dans 
leur pays, ont souvent été persécutées 
et ont dû se cacher. De plus, l’homo-
sexualité ne se vit pas de la même ma-
nière partout. Pourtant, on plaque des 
normes occidentales selon des clichés 
très stéréotypés, ce que l’on appelle 
«  l’homonationalisme  »  : «  Montre-
nous comment tu es gay. » Cela se fait 
au détriment de la santé mentale, de la 
culture et des identités des personnes. 

Est-ce que ce sont des situations 
fréquentes au Luxembourg ?

La majorité des situations que nous 
rencontrons au Cigale ressemblent à 
cela. Avec, en plus, le risque que la pre-
mière demande soit refusée, ce qui les 
oblige à déposer un recours. Pendant 
ce temps, les personnes ne peuvent 
pas travailler et sont hébergées dans 
des foyers collectifs parfois inadaptés, 
par exemple des hommes gays logés 
uniquement avec d’autres hommes, 
sans espaces réellement protégés. 

Y a-t-il des risques spécifiques 
pour les personnes LGBTIQA+ dans 
les structures d’accueil pour les 
demandeur·euses d’asile ?

C’est justement le travail du Cigale et 
d’autres associations de faire remonter 
ces situations. Des personnes venaient 
nous parler des violences subies dans 
les foyers. Beaucoup disent être ve-
nues au Luxembourg parce qu’il n’y 
a pas ici de grande communauté de 
leurs pays d’origine, pensant ainsi être 
moins exposées. Elles ont peur d’être 
reconnues, prises en photo, que des 

informations soient transmises à leurs 
familles restées au pays. C’est parti-
culièrement vrai pour les personnes 
transgenres qui cherchent à éviter 
toute exposition. Dans les foyers, il y 
a des couvre-feux, une obligation de 
sortir la journée. Les personnes vivent 
presque comme des prisonniers. Le 
Cigale offre un espace d’accueil quoti-
dien, un lieu où se poser, se doucher, 
cuisiner. Beaucoup viennent y cher-
cher une forme de famille. Mais pour 
faire remonter ces réalités, il faut à la 
fois des témoignages et des chiffres. 
En l’absence même d’une politique 
d’accueil plus humaine, penser une 
approche fine et intersectionnelle de-
vient encore plus difficile.

Que faudrait-il pour améliorer les 
politiques d’accueil ?

Le Luxembourg, comme beaucoup 
d’autres pays aujourd’hui, est plutôt 
fermé à l’idée d’accueillir. Ça fait peur. 
La question est alors : comment est-ce 
qu’on diminue cette peur ? Pour cela, 
il faut d’abord sortir les personnes du 
mode de survie. Or, on observe une 
augmentation de la pauvreté, des per-
sonnes qui peinent à payer leur loyer. 
Il faut clairement remettre la question 
de la classe sociale sur la table, parce 
que tout est lié. La précarité empêche 
toute disponibilité mentale et alimente 
les peurs. Améliorer les conditions ma-
térielles est indispensable. Et ce qui 
me semble important aussi, ce sont 
des espaces de médiation. Souvent, on 
est face à un enchevêtrement de petits 
mondes qui ne se connaissent pas très 
bien. Quand ils entrent en contact sans 

médiation, cela peut créer des ten-
sions. C’est aussi le rôle de l’État de ré-
fléchir à l’endroit où intervenir, quels 
dispositifs mettre en place, notam-
ment dans les écoles ou dans la for-
mation des différents professionnels, 
pour remonter le plus haut possible à 
la racine du problème.

En quoi la question du psycho-
traumatisme est-elle centrale 
pour comprendre les effets des 
discriminations ?

Pour beaucoup, les violences que les 
personnes ont vécues parce qu’elles 
étaient homosexuelles, parce qu’elles 
étaient trans, ou simplement parce 
qu’elles ne correspondaient pas à une 
norme sont des violences familiales – 
parfois terribles et traumatiques, des 
violences physiques et psychologiques. 
Ensuite, s’y ajoutent souvent les inte-
ractions que ces personnes peuvent 
avoir dans la société avec d’autres per-
sonnes ou des institutions, qui peuvent 
réactiver ces traumatismes à travers le 
mépris ressenti. Ce sont des personnes 
en hypervigilance. Elles repèrent très 
vite les discriminations dont elles 
sont victimes. Là, la responsabilité 
politique est très grande  : il faut ab-
solument ne pas refaire souffrir. C’est 
pour cela que la question fondamen-
tale est de savoir comment politiser 
le psychotraumatisme, parce que ce 
n’est pas une question individuelle. Il 
y a des personnes qui portent sur leurs 
épaules des souffrances terribles, alors 
qu’on pourrait apporter une solidarité 
collective pour les alléger.


